
Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

109 

 

Analyse des contenus culturels dans les syllabus de FLE à l’université algérienne: entre 

transmission civilisationnelle et visée interculturelle 

Wissem KHALED(1) Dr. Ibtissem DJEDID(2) 

 
1- Labo DLCNT, Département du français, Faculté des lettres et des langues, Université Chadli 

Bendjedid- El Tarf, w.khaled@univ-eltarf.dz 
2- Labo DLCNT, Département du français, Faculté des lettres et des langues, Université Chadli 

Bendjedid- El Tarf, djedid-ibtissem@univ-eltarf.dz  
 

 

Soumis le: 21/05/2025                         révisé le: 16/11/2025                               accepté le: 17/11/2025 

 

 

Résumé  

Cet article analyse la place de l’interculturel dans les syllabus de la matière « Culture et 

Civilisation de la langue française » en L1 à l’université algérienne. L’étude qualitative- 

interprétative des syllabus révèle une approche majoritairement transmissive. Bien que les 

textes institutionnels mettent en avant l’ouverture culturelle, les contenus proposés 

apparaissent majoritairement centrés sur la culture cible, avec peu d’ancrage dans les 

expériences et perceptions culturelles des étudiants. Cette structuration pourrait restreindre 

le potentiel de développement des compétences interculturelles. L’article plaide pour une 

refonte des pratiques curriculaires, intégrant des approches anthropologiques, et 

comparatives, et propose des pistes d’élargissement vers d’autres niveaux d’enseignement. 
 

Mots-clés: Enseignement du FLE, syllabus universitaire, approche transmissive, approche 

anthropologique, compétence interculturelle. 

 

 

Analysis of Cultural Content in FLE Syllabi at Algerian Universities: Between 

Civilizational Transmission and an Intercultural Perspective 
 

 

Abstract  

This article examines the place of interculturality in the syllabi of the course "Culture and 

Civilization of the French Language" in first-year university programs in Algeria. The 

qualitative- interpretative analysis of the syllabi reveals a predominantly transmissive 

approach. Although institutional documents emphasize cultural openness, the content appears 

predominantly centered on the target culture, with limited connection to the students’ own 

cultural experiences and perceptions. This structure may restrict the potential for developing 

intercultural competences. The article calls for a revision of curricular practices by 

integrating anthropological and comparative approaches and suggests avenues for expansion 

to other levels of education. 

 

Keywords: Teaching French as a Foreign Language (FLE), university syllabus, 

transmissive approach, anthropological approach, intercultural competence. 

 
 

 

 

 

 

Auteur correspondant: Wissem KHALED, w.khaled@univ-eltarf.dz  

 

 

mailto:w.khaled@univ-eltarf.dz
mailto:djedid-ibtissem@univ-eltarf.dz


Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

110 

 

Introduction:  

Dans un monde en constante mutation, marqué par la mobilité, l’interconnexion et les défis 

identitaires, la formation universitaire se voit investie d’une mission nouvelle: celle de former 

non seulement des spécialistes d’une discipline, mais aussi des citoyens ouverts à l’altérité, 

capables d’interagir dans des contextes multiculturels(1). Dans ce contexte, la transmission de 

la culture dans l’enseignement des langues, notamment en Français langue étrangère (FLE), 

devient un enjeu central. Le thème de cette recherche porte précisément sur la place accordée 

à la culture dans les dispositifs de formation universitaire algériens, à travers l’analyse des 

syllabus de la matière « Culture et Civilisation de la langue française ». 

Bien que les discours institutionnels algériens revendiquent une volonté d’ouverture et de 

transversalité, le système éducatif se déclarant ouvert sur le monde(2), les pratiques 

pédagogiques semblent quant à elles encore dominées par une logique transmissive, centrée 

sur la diffusion de faits civilisationnels, souvent déconnectés du vécu des apprenants. Ce 

constat est largement partagé dans les études antérieures: certains travaux déplorent la 

marginalisation de l’interculturel dans les contenus et les pratiques de classe(3), d’autres 

mettent en lumière l’absence d’un modèle clair pour une approche véritablement 

interculturelle dans la formation universitaire en FLE(4), tandis que d'autres encore appellent à 

dépasser une vision figée et patrimoniale de la culture, au profit d’une démarche plus 

comparative, réflexive et révélatrice des différences culturelles(5). 
À partir de ces constats, se pose la question suivante: Dans quelle mesure les syllabus de la 

matière « Culture et Civilisation de la langue française » du niveau Licence 1 (L1), 

disponibles en ligne, intègrent-ils une éducation interculturelle? Nous émettons l’hypothèse 

que ces syllabus reposent encore majoritairement sur une approche culturaliste et 

civilisationnelle, centrée sur la transmission de savoirs figés, au détriment d’une démarche 

dynamique visant le développement de la compétence interculturelle. 

La portée de cette recherche réside dans son ambition de questionner les fondements 

curriculaires actuels pour proposer des pistes de réflexion en faveur d’une pédagogie 

interculturelle plus adaptée aux réalités sociolinguistiques et culturelles de l’Algérie 

contemporaine. Elle s’inscrit ainsi dans une démarche critique visant à accompagner 

l’évolution des pratiques dans l’enseignement du FLE. 

1- Soubassements théoriques:  

1-1- La culture en Didactique des langues: 

Dans le champ de la didactique des langues, la culture est considérée comme un ensemble 

de représentations, de savoirs, de pratiques et de valeurs partagées par un groupe social, 

transmis et transformé par la communication et l’éducation(6).  

Deux acceptions de la culture sont généralement distinguées: une culture au sens restreint, 

liée à la vie quotidienne et aux pratiques anthropologiques, et une culture au sens large, 

englobant l’histoire, la civilisation ou encore les systèmes politiques. Dans une perspective 

anthropologique, la culture constitue le socle social de toute activité humaine, influençant à la 

fois les comportements et les interprétations. Elle se manifeste, se transmet et évolue à travers 

les processus de communication. Cette interdépendance est d’ailleurs exprimée dans l’idée 

selon laquelle la culture est communication, et la communication est culture(7). 

Pour développer une compétence relationnelle interculturelle, il est essentiel de la travailler 

en situation et par l’interaction. Il ne s’agit pas seulement d’accumuler des connaissances 

abstraites, mais de fournir aux apprenants des outils interprétatifs permettant de gérer les 

relations interculturelles et de dépasser les malentendus liés à l’altérité(8). Par ailleurs, il 

convient de ne pas concevoir une culture nationale comme une entité homogène et abstraite, 

mais plutôt de reconnaître les individus dans leur singularité, dont l’une des caractéristiques 

peut être l’appartenance à une communauté culturelle spécifique(9). 

Cette réflexion souligne l’importance de dépasser la simple transmission de contenus 

culturels pour adopter une approche réflexive et interactive. Elle conduit à distinguer deux 

conceptions de la culture à enseigner(10): le modèle civilisationnel, centré sur la transmission 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

111 

 

de savoirs patrimoniaux, et l’approche anthropologique, qui valorise l’expérience des 

apprenants et le dialogue interculturel. 
1-2- Deux conceptions de la culture à enseigner: entre modèle civilisationnel et approche 

anthropologique: 

Jusqu’à la fin des années 1970, voire au début des années 1980, l’enseignement de la 

culture en FLE reposait principalement sur une approche transmissive, centrée sur la 

transmission de contenus factuels(11)  (institutions, monuments, fêtes, gastronomie, figures 

historiques). Cette pédagogie descendante considère la culture comme un savoir stable, 

universel et souvent centré sur la France métropolitaine, laissant peu de place à l’interaction 

ou à la relativisation des normes. 

Cette approche culturaliste, également qualifiée d’« approche civilisationnelle », est 

largement critiquée pour sa tendance à enfermer les individus dans des catégories homogènes 

et figées, fondée sur une conception essentialiste. Elle réduit ainsi l’individu à son 

appartenance culturelle, niant sa complexité et son rôle d’acteur. L’apparition de l’approche 

interculturelle dans le domaine de la didactique des langues s’inscrit dans un changement 

épistémologique majeur amorcé dès les années 1980-1990, à l’intersection des évolutions des 

sciences du langage et des mutations sociétales liées à la mondialisation(12). 

En effet, les sciences du langage ont progressivement élargi leur champ d’étude, passant 

d’une vision centrée sur la grammaire et la phonétique à une approche communicative et 

pragmatique, prenant en compte les dimensions sociales, culturelles et contextuelles de 

l’échange. Cette évolution souligne que l’enseignement de la langue ne peut être dissocié de 

la culture, chaque interaction mobilisant des représentations culturelles qu’il importe 

d’analyser et de questionner(13).  
Dans ce contexte, L’approche interculturelle, émerge de la nécessité de repenser les 

relations entre individus et groupes au sein de sociétés désormais marquées par la diversité 

culturelle(14), propose de concevoir la culture non plus comme un ensemble figé de faits ou de 

savoirs, mais comme un processus dynamique, fondé sur la relation à l’Autre, la négociation 

de sens et la reconnaissance de la pluralité. Elle place l’apprenant au cœur de l’apprentissage, 

l’invitant à réfléchir sur ses propres représentations, à déconstruire les stéréotypes et à 

développer une compétence d’ouverture et de dialogue. 

Dans l’enseignement des langues, on distingue deux composantes principales de la culture: 

• La culture cultivée, ou culture savante liée à la littérature, aux arts, à l’histoire, reflétant 

l’identité nationale et transmise par l’institution éducative). Elle a longtemps été la seule prise 

en compte dans les méthodes(15). 

• La culture anthropologique ou culture partagée, relative aux manières de voir le monde, 

aux comportements, croyances, représentations et images de l’interculturel des membres 

d’une société(16).  

L’importance de cette seconde dimension réside dans le fait que ce sont les pratiques 

culturelles qui influencent les comportements au quotidien. Cependant, elle a longtemps été 

négligée dans l’enseignement du FLE, notamment avant les années 1980(17). 

Cette culture anthropologique peut constituer un obstacle à l’apprentissage, car elle 

s’exprime souvent par des comportements implicites et non verbaux. Si l’on considère la 

culture partagée comme la clé de nombreux comportements sociaux, alors le développement 

d’une compétence culturelle centrée sur cette culture s’avère essentiel pour l’apprenant 

étranger désireux d’éviter les malentendus interculturels(18). 

L’objectif dépasse désormais la simple connaissance d’une culture étrangère pour viser le 

développement d’une compétence interculturelle. Cette compétence correspond à la capacité 

d’interagir de manière efficace, appropriée et respectueuse avec des personnes provenant de 

cultures différentes(19). Elle repose sur plusieurs dimensions complémentaires: des savoirs 

(connaissance des cultures), des savoir-faire (aptitude à interpréter, comparer et relativiser), 

des savoir-être (ouverture d’esprit, curiosité, tolérance), ainsi qu’un engagement critique et 

réflexif face aux différences culturelles 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

112 

 

Dès lors, il paraît essentiel d’analyser concrètement la place de l’interculturel dans la 

formation, notamment à travers les syllabus, qui révèlent la cohérence (ou les tensions) entre 

objectifs affichés et contenus enseignés. 

2- Cadre méthodologique: 

2-1- Choix et présentation du corpus: 

Dans cette recherche, le corpus retenu est constitué de syllabus universitaires récents 

(2020-2025) portant sur la matière « Culture et civilisation de la langue française » et 

provenant de plusieurs établissements algériens. Le choix de ce corpus répond à un critère de 

pertinence méthodologique: l’analyse de documents curriculaires constitue une entrée 

privilégiée pour comprendre les orientations pédagogiques effectives, car ces supports 

expriment les finalités, contenus et pratiques attendues au sein d’un contexte institutionnel 

donné, comme le soulignent les travaux en analyse de documents éducatifs en didactique des 

langues (Candelier, 2008; Beacco, 2007; Cuq, 2016). 

Le choix de ce corpus découle également de la question de recherche, qui vise à 

comprendre si ces enseignants adoptent une approche culturaliste et transmissive(20) ou une 

approche anthropologique et réflexive(21), et dans quelle mesure leurs démarches s’accordent 

avec les finalités éducatives définies par le MESRS, qui préconisent le développement de 

compétences linguistiques, culturelles et citoyennes dans l’enseignement supérieur en langues 

étrangères(22). 

La sélection des syllabus repose sur des critères méthodologiques explicités. Le premier 

critère concerne le statut pédagogique des documents. Les syllabus sélectionnés sont élaborés 

par les enseignants responsables de la matière, ce qui leur confère une valeur représentative 

des pratiques réellement mises en œuvre et des choix pédagogiques effectivement adoptés 

dans les cours. Ce type de document constitue une source pertinente pour l’analyse, car il 

reflète non pas une prescription institutionnelle abstraite, mais la manière dont les enseignants 

interprètent et opérationnalisent les orientations curriculaires dans leur contexte 

d’enseignement. Le deuxième critère concerne leur accessibilité et leur complétude, le 

syllabus contient suffisamment d’informations exploitables pour l’analyse: objectifs, contenus 

culturels, approches pédagogiques, modalités d’évaluation et organisation du cours, 

conditions préconisées dans les recherches menant une analyse qualitative de canevas 

pédagogiques, ce critère est reconnu dans les travaux en analyse de pratiques enseignantes 

(Hasni, 2011; Paquay,2014; Lenoir, 2014). Enfin, le choix d’un niveau d’enseignement 

homogène permet de comparer des documents relevant d’un même cadre d’apprentissage et 

de limiter les biais liés à la variation des attentes curriculaires selon les années d’étude, ce qui 

est une précaution méthodologique courante dans les études de contenus didactiques (Byram, 

2003). 

Le syllabus constitue un document central du curriculum : il explicite les objectifs, 

contenus, approches pédagogiques et modalités d’évaluation, tout en véhiculant des 

représentations implicites de la culture(23). Il peut être considéré comme un discours 

institutionnel, médiateur entre les orientations politiques, les choix institutionnels et les 

pratiques professionnelles(24). Chaque syllabus traduit ainsi une idéologie éducative et une 

conception spécifique de la culture à enseigner, au-delà de la simple prescription de contenus. 

2-2- Pertinence du niveau analysé (L1): 

L’analyse porte sur les syllabus du niveau Licence 1, première étape universitaire où se 

construisent les représentations initiales de la culture française et du rapport à l’altérité. Ces 

documents sont donc considérés comme des espaces d’observation privilégiés des tensions 

entre prescriptions institutionnelles, choix pédagogiques et idéaux interculturels, et non 

comme de simples instruments administratifs. 

2.3. Objectifs de l’analyse: 

L’analyse vise à : 

1- Décrire les contenus, objectifs, méthodes et évaluations des syllabus pour déterminer si la 

démarche adoptée est culturaliste et transmissive ou anthropologique et réflexive.  



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

113 

 

2- Mesurer le degré d’adéquation entre ces contenus et objectifs et les finalités du Référentiel 

national de formation en langues étrangères (MESRS, 2015) ainsi qu’avec les principes 

théoriques de la didactique interculturelle. 

3- Identifier les tensions éventuelles entre les pratiques enseignantes et les attentes 

institutionnelles, en termes de développement de compétences interculturelles et de médiation 

culturelle. 

2-4- Méthode d’analyse: 

L’étude repose sur une démarche qualitative interprétative, inspirée des méthodologies 

d’analyse des dispositifs de formation de Roegiers et de Warnier(25) et de l’analyse de contenu 

de Mucchielli. L’objectif n’est pas de produire des généralisations statistiques, mais 

d’identifier les logiques curriculaires(26) dominantes et les représentations de la culture 

qu’elles traduisent. 

Chaque syllabus est analysé à travers ses quatre composantes : finalités, contenus, 

méthodes évaluation et la cohérence curriculaire externe. Cette approche permet de dégager 

non seulement le sens explicite du dispositif, mais aussi les valeurs et représentations 

implicites qu’il véhicule(27). 

L’analyse se focalise sur la cohérence curriculaire externe de Mucchielli, c’est-à-dire le 

degré d’alignement entre : 

• les objectifs et contenus proposés par les enseignants, et 

• les finalités institutionnelles de l’enseignement supérieur en FLE (MESRS, 2015) ainsi que 

les principes théoriques de l’interculturalité (Byram, 1997; Abdallah-Pretceille, 2003; 

Blanchet, 2014). 

Cette orientation permet de repérer les écarts entre discours institutionnel et pratiques 

effectives, et d’évaluer dans quelle mesure chaque syllabus favorise le développement de 

compétences interculturelles, la réflexivité et l’interaction dans l’enseignement/apprentissage 

de la culture. 

2.5 Méthode d’analyse et justification 

L’analyse du corpus repose sur une méthode qualitative interprétative, inspirée de la 

méthodologie d’analyse des dispositifs de formation proposée par Roegiers (2007) et de la 

démarche d’analyse de contenu définie par Mucchielli (1991). Une action de formation 

cohérente est celle où les finalités externes, les objectifs internes, les contenus, les méthodes 

et l’évaluation s’articulent autour d’une même logique d’apprentissage(28), cette cohérence 

permettant de vérifier si l’on forme bien à ce que l’on prétend former. Dans cette optique, les 

syllabus sont envisagés comme des dispositifs pédagogiques porteurs d’une vision de la 

formation, et non comme de simples supports administratifs. 

L’objectif n’est pas d’évaluer leur cohérence interne au sens strict, mais d’examiner leur 

cohérence curriculaire, c’est-à-dire le degré d’adéquation entre: 

• les objectifs et contenus proposés dans les syllabus, 

• et les finalités officielles de l’enseignement du FLE, notamment l’ouverture interculturelle 

et le développement de compétences citoyennes et communicationnelles (MESRS, 2015; 

Cadres du CECRL; didactique interculturelle). 

Cette perspective est particulièrement pertinente dans le contexte algérien, où les syllabus 

de la matière « Culture et Civilisation de la langue française » sont élaborés directement par 

les enseignants, sur la base de leurs propres conceptions des finalités culturelles du FLE. Ces 

conceptions peuvent ou non s’inscrire dans le cadre institutionnel défini par le Ministère de 

l’Enseignement supérieur et de la Recherche scientifique algérienne, qui préconise, dans le 

Référentiel national de formation en Langues étrangères, de développer chez l’étudiant des 

compétences linguistiques, culturelles et citoyennes favorisant l’ouverture à l’autre et la 

compréhension interculturelle(29). L’enjeu de cette recherche est donc d’examiner dans quelle 

mesure les enseignants, à travers les contenus de leurs syllabus, traduisent ces finalités 

officielles ou s’en écartent au profit d’approches plus culturalistes et civilisationnelles. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

114 

 

L’approche retenue s’appuie sur la conception de Rémy(30), pour qui la méthode d’analyse 

n’est pas un simple instrument d’observation, mais une construction liée à l’objectif même de 

la recherche. Selon lui, toute analyse doit articuler la compréhension du sens (ce que les 

syllabus disent et sous-entendent) et l’explication de la structure (les cadres institutionnels et 

symboliques qui les organisent). Ainsi, notre étude vise non seulement à décrire les contenus 

culturels, mais aussi à interpréter les logiques curriculaires et pédagogiques qui structurent la 

conception de la culture dans la formation universitaire en FLE. 

2-6- Présentation et choix de la grille d’analyse:    

La grille d’analyse mobilisée s’inspire de la démarche d’analyse d’une action de formation 

proposée par Roegiers(31), des principes de cohérence curriculaire développés par Warnier(32), 

ainsi que de la grille de cohérence interne d’un cursus élaborée par Dominguez et 

Huneault(33). Elle permet d’évaluer la correspondance entre les objectifs visés, les contenus 

enseignés, les méthodes pédagogiques et les dispositifs d’évaluation. 

 
Tableau 1 : Grille d’analyse du corpus inspirée de Roegiers (2007), Rémy (1996) et 

Dominguez & Huneault (2016) 

Axe 

d’analyse 

Question(s) directrice(s) Indicateurs observables dans 

les syllabus 

Référence 

théorique 

Finalités et 

objectifs 

Quels sont les buts visés par 

l’enseignement de la 

culture? S’agit-il d’une 

transmission de savoirs ou 

d’un développement de 

compétences 

interculturelles? 

Formulations d’objectifs 

(ouverts/fermés), présence de 

termes comme « dialogue », « 

altérité », « ouverture culturelle 

». 

Roegiers 

(2007), Rémy 

(1996) 

Contenus et 

activités 

pédagogiques 

Quelle conception de la 

culture est véhiculée? 

Patrimoniale, descriptive, ou 

interculturelle? 

Thématiques abordées 

(périodes, aires culturelles, 

types de documents), nature des 

activités proposées. 

Rémy (1996), 

Porcher 

(1995), Zarate 

(2003) 

Méthodes et 

approches 

Quelle posture de 

l’enseignant et de 

l’apprenant est promue? La 

démarche relève-t-elle d’une 

pédagogie transmissive, 

culturaliste ou réflexive et 

anthropologique? 

Indications sur la méthode 

d’enseignement (exposé 

magistral, débat, analyse 

critique de documents, 

comparaison interculturelle). 

Roegiers 

(2007), 

Mucchielli 

(1996) 

Modalités 

d’évaluation 

Évalue-t-on la mémorisation 

de faits ou la capacité à 

réfléchir sur la différence 

culturelle? 

Types d’évaluation mentionnés 

(QCM, dissertation, étude de 

cas, autoévaluation). 

Roegiers 

(2007), Byram 

(1997) 

Cohérence 

curriculaire 

externe 

Dans quelle mesure les 

objectifs, contenus et 

approches du syllabus 

s’accordent-ils avec les 

finalités officielles de 

l’enseignement du FLE 

(MESRS, 2015) et avec les 

principes de la didactique 

interculturelle? 

Degré d’adéquation entre les 

orientations institutionnelles 

(ouverture culturelle, formation 

citoyenne, compétences 

communicationnelles et 

interculturelles) et la logique de 

formation traduite par le 

syllabus 

Roegiers 

(2007); 

Abdallah-

Pretceille 

(2003); Byram 

(1997); 

Dominguez & 

Huneault 

(2016); 

Warnier et al. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

115 

 

(2010). 

Conseil de 

l’Europe 

(2018). 

Kramsch, C. 

(2013). 

Beacco, J.-C., 

Byram, M., 

Cavalli, M. et 

al. (2016) 

 

Cette grille constitue l’outil central de notre étude. Elle permet de confronter les intentions 

pédagogiques affichées dans les syllabus aux pratiques curriculaires effectives qu’ils laissent 

transparaître. En mobilisant les critères de cohérence et la perspective compréhensive, 

l’analyse qui suit cherche à dégager les logiques dominantes dans la conception de la matière 

« Culture et Civilisation de la langue française » et à en évaluer la portée interculturelle. 

2-7- Justification des adaptations apportées à la grille d’analyse: 

La grille de cohérence curriculaire de Dominguez et Huneaul  a été adaptée pour l’analyse 

de syllabus de FLE, moins complets que des cursus universitaires. Les ajustements ont 

consisté à élargir la rubrique des activités pour inclure les contenus, à préciser la lecture des 

approches pédagogiques (transmissive, culturaliste ou réflexive), et à intégrer la dimension 

interculturelle comme axe transversal d’interprétation. La grille a ensuite été réorganisée 

autour des quatre composantes du curriculum (finalités, contenus, méthodes, évaluation), afin 

d’évaluer la cohérence curriculaire externe entre: les syllabus, les orientations du MESRS et 

les cadres de la didactique interculturelle (Byram, 1997; Abdallah-Pretceille, 2003; Blanchet, 

2014; Conseil de l’Europe, 2018(34) ). Ces adaptations garantissent la pertinence de l’outil 

pour analyser les logiques pédagogiques et culturelles des syllabus et leur alignement (ou non) 

avec les finalités interculturelles de l’enseignement du FLE. 
Ces adaptations méthodologiques permettent de maintenir la rigueur du cadre de référence 

tout en tenant compte des spécificités du corpus analysé. Elles offrent une lecture à la fois 

fidèle aux principes de la cohérence curriculaire et pertinente pour une analyse critique des 

représentations culturelles et interculturelles véhiculées par les syllabus universitaires de FLE. 

3- Présentation et analyse des résultats 

Cette analyse interroge la place de l’interculturel dans l’enseignement de la « Culture et 

Civilisation de la langue française » en première année de Licence. À l’aide d’une grille 

fondée sur Roegiers (2007), Rémy (1996)  et Warnier et al. (2010), elle évalue la cohérence 

entre les finalités de l’enseignement du FLE, les objectifs, les contenus, les méthodes et 

l’évaluation des syllabus. L’objectif est de déterminer si les enseignants privilégient une 

approche transmissive ou une démarche réflexive et interculturelle, et d’identifier les écarts 

entre intentions et pratiques pour favoriser une meilleure intégration de la dimension 

culturelle dans le FLE. 
3-1- Analyse du syllabus n°1 – Université 01: « Culture et civilisation française » (L1): 

3-1-1- Finalités et objectifs mentionnés: 

Le syllabus vise à familiariser les étudiants avec la culture française à travers la 

compréhension de ses réalités historiques, sociales et institutionnelles. Cette formulation 

traduit une orientation essentiellement descriptive et patrimoniale, dans laquelle la culture est 

conçue comme un ensemble de savoirs à acquérir plutôt que comme une expérience 

relationnelle ou interculturelle à construire(35). Aucun objectif n’indique le développement de 

compétences d’ouverture, de comparaison ou de réflexion critique sur l’altérité, pourtant au 

cœur des finalités prévues par le Référentiel national de formation en langues étrangères(36). 

Cette absence met en évidence une logique transmissive, centrée sur le savoir culturel 

français, sans lien explicite avec le vécu culturel et les expériences personnelles des étudiants. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

116 

 

3-1-2- Contenus: 

Les thèmes abordés: histoire, institutions, symboles, laïcité, gastronomie et patrimoine, 

présentent une image homogène et unifiée de la culture française, fondée sur des éléments 

identitaires emblématiques. Ces contenus valorisent la culture nationale comme référence 

unique, sans perspective comparative ni contextualisation interculturelle. Une telle 

organisation limite la construction de compétences interprétatives et de médiation 

culturelle(37). Le syllabus propose ainsi une culture à observer plutôt qu’à comprendre, 

favorisant une posture de distanciation plutôt que de dialogue interculturel. 

3-1-3- Méthodes pédagogiques: 

Aucune méthode pédagogique n’est explicitement précisée dans le document. Toutefois, 

l’organisation des contenus et des objectifs laisse supposer une approche principalement 

magistrale, centrée sur la transmission d’informations culturelles. L’absence d’activités 

réflexives, comparatives ou interactives indique une pédagogie unidirectionnelle où l’étudiant 

reste récepteur, ce qui limite l’engagement expérientiel et l’apprentissage actif, pourtant 

essentiels dans la perspective interculturelle(38).  

3-1-4- Modalités d’évaluation: 

Le syllabus ne précise pas les modalités d’évaluation, ce qui suggère une orientation 

centrée sur la restitution de connaissances plutôt que sur la mobilisation de compétences 

interprétatives, analytiques ou relationnelles. Cette approche limite la capacité à mesurer les 

compétences interculturelles, notamment la réflexion critique, la comparaison des cultures et 

la médiation entre perspectives différentes. L’évaluation formative et réflexive est un élément 

central dans la didactique interculturelle, car elle permet d’accompagner l’apprenant dans le 

développement de compétences d’ouverture et de médiation culturelle(39). 

3-1-5- Cohérence externe: 

L’analyse met en évidence une faible cohérence externe du syllabus. Bien que les objectifs, 

contenus et méthodes puissent être cohérents en interne, ils ne s’alignent pas avec les finalités 

institutionnelles, qui privilégient le développement de compétences linguistiques, culturelles 

et citoyennes basées sur l’ouverture à l’altérité. Le dispositif s’écarte également des principes 

actuellement reconnus dans la didactique interculturelle, qui valorisent la réflexivité, la 

médiation et la co-construction du sens(40). Cette approche culturaliste, centrée sur la 

transmission d’un patrimoine national, ne favorise pas l’articulation avec le vécu des étudiants 

ni la confrontation interculturelle, deux éléments essentiels pour l’apprentissage interculturel. 

3-2- Analyse du syllabus n°2 – Université 02: « Culture et Civilisation française » (L1): 

3-2-1- Finalités et objectifs: 

Le syllabus présente des objectifs orientés vers l’acquisition de connaissances liées à 

l’histoire, à la langue et à la culture française, ainsi que vers le renforcement de la maîtrise 

linguistique à travers une dimension culturelle. Cette formulation révèle une approche 

patrimoniale et descriptive, centrée sur une seule aire culturelle. La culture y est envisagée 

comme un ensemble de savoirs à transmettre, plutôt que comme une expérience dynamique et 

partagée, limitant ainsi le développement de compétences interculturelles telles que la 

médiation, la comparaison et la réflexion critique(41). 
3-2-2- Contenus: 

Les thèmes abordés portent sur l’histoire, la politique, la littérature, les arts et la 

gastronomie. L’organisation privilégie une représentation homogène de la culture nationale, 

sans ouverture à la diversité des points de vue ni mise en relation avec le vécu des étudiants. 

L’absence de comparaison et de réflexion interculturelle limite la construction de 

compétences interprétatives et de médiation, réduisant la possibilité d’un apprentissage fondé 

sur la confrontation et le dialogue entre cultures(42).  

3-2-3- Méthodes pédagogiques: 

Le dispositif repose principalement sur des cours magistraux, complétés par des exercices 

de compréhension et des questionnaires à choix multiples. Ce type d’organisation limite la 

participation active des étudiants et ne favorise pas la co-construction du savoir. Les activités 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

117 

 

ne sont pas conçues pour stimuler la réflexion critique ou encourager des interactions 

permettant de confronter différentes perspectives culturelles, ce qui restreint le développement 

des compétences interculturelles et de la médiation(43).  

3-2-4- Modalités d’évaluation: 

Les modalités d’évaluation ne sont pas détaillées, mais elles semblent centrées sur la 

restitution des connaissances. Ce type d’évaluation ne permet pas de mesurer la capacité des 

étudiants à interpréter, comparer ou analyser des cultures de manière réflexive. L’absence 

d’évaluation formative ou orientée vers la compétence interculturelle limite le développement 

des aptitudes essentielles à l’apprentissage interculturel, telles que la médiation et la mise en 

relation des savoirs dans différents contextes culturels(44).  

3-2-5- Cohérence externe: 

Le dispositif présente une cohérence interne entre objectifs, contenus et méthodes, mais 

demeure en décalage avec les finalités interculturelles attendues au niveau institutionnel et 

didactique. La culture y est abordée comme un ensemble de savoirs à assimiler, sans mise en 

relation avec l’altérité ni prise en compte des dimensions d’échange et de médiation 

culturelle. Cette absence de cohérence externe limite la capacité du syllabus à favoriser un 

apprentissage réflexif, interactif et interculturel(45). 
3-3- Analyse du syllabus n°3 – Université 03: « Culture et Civilisation française » (L1): 

3-3-1- Finalités et objectifs: 

Les objectifs du syllabus visent principalement la familiarisation avec les cultures 

constitutives de la civilisation française et la réflexion sur les notions de culture et de 

civilisation. Cette orientation demeure essentiellement théorique et patrimoniale, centrée sur 

la description des savoirs culturels. Elle ne favorise pas le développement des compétences 

interculturelles essentielles, telles que la médiation, la comparaison ou la compréhension des 

différences culturelles. Dans une perspective interculturelle, il est recommandé de concevoir 

la culture non seulement comme un ensemble de savoirs à transmettre, mais également 

comme une expérience relationnelle et réflexive permettant aux apprenants de comparer, 

interpréter et négocier les significations culturelles(46). 
3-3-2- Contenus: 

Le syllabus est structuré en deux parties: la première est consacrée aux fondements 

historiques et philosophiques, tandis que la seconde traite des manifestations culturelles 

régionales et artistiques. Bien que cette organisation soit conceptuellement riche, les contenus 

restent centrés sur une seule perspective culturelle et ne stimulent pas la mise en relation avec 

d’autres cultures ou le vécu des apprenants. La culture est abordée comme un objet d’étude à 

analyser et à décrire plutôt que comme une expérience à partager, confronter et interpréter. 

Cette approche limite la construction de compétences interculturelles telles que la médiation, 

la comparaison et l’interprétation critique, indispensables à un apprentissage interculturel 

dynamique et réflexif(47). 
3-3-3- Méthodes pédagogiques: 

Le dispositif pédagogique repose principalement sur des cours magistraux et l’analyse de 

textes. Ce type d’organisation limite l’implication active des étudiants et ne favorise pas la 

participation, la réflexion critique ni la co-construction du savoir. L’absence d’activités 

interactives ou participatives empêche le développement de compétences de médiation 

interculturelle et restreint un apprentissage fondé sur l’expérience et l’échange entre cultures. 

Dans une perspective interculturelle, les méthodes devraient encourager l’interaction, la 

discussion et la confrontation de points de vue, permettant aux apprenants de construire un 

sens partagé et de développer des compétences réflexives et médiatrices(48).  

3-3-4- Modalités d’évaluation: 

Les modalités d’évaluation ne sont pas précisées dans le syllabus, mais semblent centrées 

sur la restitution des connaissances. Ce type d’évaluation ne permet pas de mesurer la capacité 

des étudiants à comparer, interpréter ou mobiliser les savoirs dans une perspective réflexive et 

interculturelle. L’évaluation devrait au contraire inclure des dispositifs permettant d’apprécier 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

118 

 

la médiation, la réflexion critique et la capacité à établir des liens entre différentes cultures, 

afin de soutenir le développement des compétences interculturelles(49).    
3-3-5- Cohérence externe: 

Le dispositif présente une cohérence sur le plan cognitif, dans la mesure où les objectifs, 

les contenus et les démarches pédagogiques s’accordent autour d’une logique de transmission 

de savoirs culturels structurés. Cependant, cette cohérence interne ne s’accompagne pas d’un 

alignement avec les finalités institutionnelles et les orientations interculturelles actuelles, qui 

privilégient la formation de compétences d’ouverture, de médiation et de réflexion critique sur 

la diversité culturelle(50). La culture y est abordée sous un angle essentiellement conceptuel et 

descriptif, détachée de l’expérience personnelle des apprenants. L’absence de mise en relation 

avec leurs représentations, leurs contextes ou d’autres univers culturels limite le 

développement d’une compréhension dynamique et interactive de l’altérité(51).  

3.4. Analyse du syllabus n°4 – Université 04: « Culture et Civilisation de la langue 

d’étude » (L1): 

3-4-1- Finalités et objectifs: 

Les objectifs du syllabus visent principalement à assurer la compréhension des notions de 

culture et de civilisation, à faire découvrir les fondements historiques et à développer des 

compétences documentaires. Ces finalités traduisent une orientation essentiellement 

descriptive et académique, focalisée sur une seule aire culturelle. L’approche adoptée met 

l’accent sur la transmission d’un patrimoine culturel considéré comme fixe, au détriment de 

l’expérience interculturelle. Elle ne favorise ni la confrontation des points de vue, ni la mise 

en relation avec les vécus et les perspectives des apprenants, limitant ainsi le développement 

de compétences réflexives et médiatrices nécessaires pour un apprentissage interculturel actif 

et dynamique(52).  

3-4-2- Contenus: 

Les thèmes abordés couvrent les périodes historiques, le patrimoine, les institutions et les 

symboles culturels. Bien que les contenus soient structurés et diversifiés, ils restent centrés 

sur une seule culture, sans ouverture significative vers d’autres contextes culturels ni prise en 

compte du vécu et des expériences des étudiants. Cette organisation limite la possibilité de 

développer une réflexion comparative et une compréhension interculturelle active, car la 

culture est présentée comme un ensemble de connaissances à assimiler plutôt que comme une 

réalité à interroger et à relier aux expériences personnelles des apprenants(53). 
3-4-3- Méthodes pédagogiques: 

Le dispositif repose essentiellement sur des cours magistraux, complétés par quelques 

activités pratiques telles que des exposés, des lectures ou des recherches documentaires. Ces 

activités offrent un potentiel pour encourager l’implication et l’autonomie des apprenants, 

mais elles ne sont pas explicitement conçues pour favoriser la médiation interculturelle, la 

réflexion critique ou la co-construction du sens entre étudiants de différents horizons. La 

méthodologie reste donc principalement transmissive et descriptive(54). 
3-4-4- Modalités d’évaluation: 

Les modalités d’évaluation ne sont pas détaillées et semblent axées sur la restitution de 

savoirs. Ce type d’évaluation ne permet pas de mesurer de manière adéquate les compétences 

interculturelles, réflexives ou analytiques des apprenants, ni leur capacité à interpréter, 

comparer et mettre en relation des cultures. La focalisation sur la mémorisation limite la 

transformation de l’expérience d’apprentissage en démarche active et critique(55). 
3-4-5- Cohérence externe:  

Sur le plan interne, le syllabus présente une cohérence entre ses objectifs, ses contenus et 

ses méthodes, formant un dispositif structuré. Toutefois, il demeure désaligné avec les 

finalités interculturelles promues par les orientations institutionnelles et les cadres théoriques 

contemporains de la didactique interculturelle. La culture est abordée comme un objet à 

observer et à analyser, sans interaction réelle avec le vécu des étudiants ni ouverture sur 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

119 

 

l’altérité, ce qui restreint la possibilité de développer des compétences interculturelles 

effectives et une posture réflexive(56).  
3-5- Analyse du syllabus n°5 – Université 05: « Culture et Civilisation française » (L1): 

3-5-1- Finalités et objectifs: 

Les objectifs du syllabus portent sur la connaissance de l’histoire, des institutions, des 

symboles et des figures culturelles, avec un accent marqué sur une perspective historico-

institutionnelle et patrimoniale. Cette orientation reste centrée sur une seule aire culturelle, 

présentant la culture comme un ensemble de savoirs à assimiler plutôt que comme une 

expérience dynamique à explorer et à comparer. Une telle approche tend à figer la culture 

dans ses dimensions formelles et descriptives, sans encourager le développement de 

compétences interculturelles, de réflexion critique ou de médiation entre différentes 

perspectives culturelles(57).  

3-5-2- Contenus: 

Les contenus se concentrent sur l’histoire politique, les institutions, les symboles et les 

figures patrimoniales. Ils présentent la culture de manière essentialiste et nationale, sans 

établir de lien avec les expériences personnelles des étudiants ni encourager la confrontation 

ou la comparaison avec d’autres cultures. Cette organisation limite l’apprentissage 

interculturel en restreignant la possibilité de développer des compétences de médiation, 

d’analyse critique et de compréhension des différences culturelles(58).  

3-5-3- Méthodes pédagogiques: 

Le dispositif repose principalement sur des cours magistraux, complétés par des supports 

audiovisuels. Ce type d’organisation limite les occasions d’interaction et de discussion, et 

n’intègre pas d’activités explicitement conçues pour favoriser la médiation interculturelle ou 

la réflexion critique sur les différences culturelles. Les apprenants sont essentiellement placés 

dans une posture de réception, ce qui restreint leur participation active et leur capacité à 

construire du sens à partir de rencontres culturelles diverses(59).  

3-5-4- Modalités d’évaluation: 

Les évaluations sont centrées sur la mémorisation et la restitution de savoirs. Ces modalités 

ne permettent pas d’apprécier le développement de compétences interculturelles, ni la 

capacité des étudiants à analyser, comparer ou interpréter des réalités culturelles différentes. 

L’évaluation reste donc limitée à un contrôle des connaissances descriptives plutôt qu’à un 

suivi de l’apprentissage réflexif et interactif(60).  

3-5-5- Cohérence externe 

Sur le plan interne, le syllabus présente une cohérence entre objectifs, contenus et 

méthodes. Cependant, il demeure en décalage avec les finalités interculturelles attendues par 

les orientations institutionnelles et les cadres théoriques contemporains. La culture est abordée 

comme un ensemble de savoirs à assimiler plutôt que comme un espace d’échange, de 

dialogue et de médiation interculturelle, limitant ainsi le développement de compétences 

d’ouverture, de comparaison et de compréhension critique des différences culturelles(61).  

4- Croisement des résultats: synthèse analytique 

Le tableau ci-dessous présente une synthèse comparative des cinq syllabus analysés pour la 

matière « Culture et Civilisation de la langue française ». Il met en relation les objectifs, les 

contenus, les méthodes pédagogiques, les modalités d’évaluation et la cohérence externe de 

chaque syllabus. Cette synthèse analytique permet de repérer les convergences et divergences 

entre les dispositifs, d’identifier les logiques patrimoniales ou descriptives, et d’évaluer leur 

alignement avec les finalités interculturelles et les orientations institutionnelles. 
 

 

 

 

 

 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

120 

 

Syll

abus 

Objectifs Contenus Méthodes Évaluation Cohérence 

externe 

n°1 Familiariser les 

étudiants à la 

culture française, 

surtout historique 

et institutionnelle. 

Orientation 

patrimoniale et 

descriptive 

(Porcher, 1995; 

Roegiers, 2007). 

Histoire, 

institutions, 

symboles, 

gastronomie, 

mode. Vision 

unifiée de la 

France, peu de 

comparaison 

interculturelle 

(Byram, 1997; 

Abdallah-

Pretceille, 

2003). 

Implicite 

magistrale/transmissi

ve. Pas d’activités 

réflexives ou 

interactives (Oger, 

2005). 

Non précisée. 

Probable 

restitution de 

connaissances. 

Faible 

cohérence 

avec 

MESRS et 

intercultural

ité: contenu 

descriptif, 

pas de 

médiation 

culturelle ni 

de prise en 

compte du 

vécu des 

étudiants 

(Blanchet, 

2007). 

n°2 Connaissances 

historiques et 

culturelles 

générales, 

maîtrise 

linguistique via 

culture (Roegiers, 

2007). Objectifs 

informatifs, non 

interculturels. 

Chronologie 

historique de la 

France, 

stéréotypes 

inclus mais peu 

de 

déconstruction. 

Contenus 

centrés sur la 

nation (Porcher, 

1995). 

Transmissive/magist

rale, QCM et 

compréhension, peu 

de débat ou analyse 

comparative 

(Blanchet, 2014). 

Vérification des 

connaissances, 

absence de 

mesure de 

compétences 

interculturelles 

(Byram, 1997). 

Cohérence 

externe 

faible: visée 

patrimoniale 

et nation-

centrée, ne 

répond pas 

aux finalités 

interculturel

les du 

MESRS. 

n°3 Familiarisation 

avec les cultures 

constitutives de la 

France, réflexion 

sur culture -

civilisation 

(Roegiers, 2007). 

Orientation 

théorique et 

patrimoniale. 

Fondements 

historiques, 

racines 

latines/helléniq

ues, arts, 

diversité 

régionale. 

Approche 

conceptuelle 

mais franco-

centrée 

(Abdallah-

Pretceille, 

2003). 

Magistrale, analyse 

de textes fondateurs. 

Réflexion 

intellectuelle mais 

pas de participation 

active ( Byram, 

1997). 

Non spécifiée, 

vraisemblablem

ent restitution 

conceptuelle. 

Cohérence 

externe 

moyenne: 

rigueur 

conceptuelle 

mais faible 

ouverture 

interculturel

le. Peu 

d’ancrage 

au vécu des 

étudiants. 

n°4 Compréhension 

de culture, 

civilisation, 

patrimoine, 

valeurs, 

institutions, avec 

introduction à la 

recherche 

documentaire 

(Roegiers, 2007). 

Chronologie 

Temps 

modernes, 

Républiques, 

patrimoine, 

langue, 

gastronomie. 

Contenus 

franco-centrés, 

perspectives 

limitées sur 

autres cultures 

(Porcher, 1995). 

Mixte: magistral + 

activités pratiques 

(exposés, lecture). 

Possibilités pour 

participation mais 

pas explicitement 

interculturelles 

(Blanchet, 2014) 

Non spécifiée, 

probable 

restitution + 

exposés. 

Cohérence 

externe 

faible: 

quelques 

leviers pour 

activité 

active mais 

pas de 

médiation 

interculturel

le claire. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

121 

 

n°5 Connaissance de 

l’histoire, 

institutions, 

symboles et 

figures culturelles 

françaises. 

Orientation 

patrimoniale et 

factuelle 

(Roegiers, 2007). 

Histoire 

politique, 

institutions, 

symboles et 

valeurs 

nationales, 

auteurs 

classiques. 

Contenus 

nation-centrés 

et essentialistes 

(Porcher, 1995; 

Abdallah-

Pretceille, 

2003). 

Magistrale, supports 

audiovisuels, logique 

descendante. Pas 

d’activité réflexive 

ou collaborative ( 

Byram, 1997). 

Centrée sur la 

mémorisation 

de faits et dates, 

évaluation 

sommative 

(Dominguez & 

Huneault, 

2016). 

Cohérence 

externe 

faible: forte 

rigidité 

patrimoniale

, absence 

d’ouverture 

interculturel

le, décalage 

avec les 

finalités du 

MESRS et 

la 

didactique 

interculturel

le. 

 

5- Lecture critique générale des résultats de l’analyse: 

L’analyse des cinq syllabus de la matière « Culture et Civilisation de la langue française » 

révèle une dominante culturaliste et transmissive, centrée sur la présentation factuelle et 

patrimoniale de la culture. Cette orientation rejoint le constat selon lequel l’enseignement de 

la culture en FLE s’est longtemps réduit à une exposition descriptive d’un patrimoine 

national, au détriment d’une approche dialogique et critique(62). Dans la majorité des cas, la 

culture est présentée comme un ensemble de savoirs figés, déconnectés du contexte 

d’apprentissage et du vécu des apprenants, plutôt que comme un espace d’interprétation et 

d’échanges interculturels. 

Sur le plan des objectifs, les syllabus affichent principalement des visées d’information et 

de familiarisation, mais aucune intention explicite de formation à la compétence 

interculturelle. Or, la compétence interculturelle suppose non seulement la connaissance de la 

culture de l’autre, mais aussi la capacité à la comparer, à la comprendre et à se décentrer de 

ses propres représentations(63). Cette absence de finalités formatrices révèle une cohérence 

curriculaire faible avec les orientations du Référentiel national de formation en langues 

étrangères, qui recommande le développement conjoint de compétences linguistiques, 

culturelles et citoyennes(64).  

Concernant les contenus, la plupart des syllabus reproduisent une vision essentialiste et 

homogène de la culture, centrée sur l’histoire, les institutions et les symboles. Cette logique 

de centration sur la nation entretient une hiérarchie implicite entre la culture enseignée et celle 

des apprenants(65). L’enseignement interculturel ne consiste pas à transmettre des faits 

culturels, mais à mettre en relation des systèmes de sens(66). L’absence de mise en dialogue ou 

de confrontation entre cultures empêche les étudiants d’exercer une réflexivité sur leurs 

propres représentations et de développer une véritable conscience interculturelle. 

Sur le plan des méthodes pédagogiques, la prédominance du cours magistral ou de la 

restitution de savoirs traduit une approche descendante et unidirectionnelle, où l’enseignant 

demeure la source unique de légitimité. Ce type de dispositif, centré sur la transmission, tend 

à neutraliser la parole des apprenants et à réduire la dimension participative du processus 

d’apprentissage. L’absence de méthodes actives: débats, études de cas, analyses comparatives, 

limite ainsi la co-construction du sens et la mise en situation interculturelle pourtant 

essentielle(67). 

Les modalités d’évaluation demeurent, pour la plupart, imprécises ou centrées sur la 

mémorisation de faits culturels. Ce choix trahit une vision traditionnelle de l’évaluation 

comme mesure de connaissances, et non comme instrument de développement de 

compétences(68). En contexte interculturel, il est recommandé d’intégrer la capacité 

d’interpréter, de comparer et de relativiser les cultures, dimensions totalement absentes ici(69). 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

122 

 

Enfin, l’examen de la cohérence externe montre un écart significatif entre les finalités 

officielles du MESRS (ouverture, citoyenneté, interculturalité) et les logiques pédagogiques 

réellement mobilisées dans les syllabus. Une cohérence curriculaire forte suppose que les 

finalités, objectifs, contenus, méthodes et évaluations soient articulés autour d’une même 

logique d’apprentissage(70). Or, les syllabus analysés traduisent des conceptions fragmentées 

et patrimoniales de la culture, où l’accent n’est pas toujours porté sur le lien tangible avec les 

cadres théoriques de la didactique interculturelle contemporaine. 

Ce désalignement confirme le constat selon lequel les pratiques universitaires en FLE où la 

culture reste un objet d’étude plutôt qu’un espace de rencontre et de transformation(71). 

L’ensemble du corpus témoigne ainsi d’un besoin de réorientation curriculaire, afin d’intégrer 

la dimension expérientielle, dialogique et réflexive de l’interculturel. 

5- Conclusion:  

Les résultats de cette analyse révèlent un décalage important entre les exigences actuelles 

d’une éducation interculturelle en FLE et les pratiques curriculaires effectivement observées 

dans les syllabus. La dimension culturelle, et plus encore interculturelle, demeure ainsi 

largement reléguée au second plan dans les contenus d’enseignement et les pratiques 

pédagogiques en classe. Ceux-ci restent majoritairement inscrits dans une logique 

transmissive, patrimoniale et franco-centrée, valorisant la culture française comme un 

ensemble figé de repères historiques et symboliques, sans articulation explicite avec les 

cultures des apprenants ni volonté de mise en dialogue des perspectives. 

Or, dans un contexte d’enseignement pluriculturel comme celui de l’Algérie ouvert sur le 

monde, une telle posture limite le développement de la compétence interculturelle, pourtant 

essentielle à la formation de locuteurs plurilingues, capables de comprendre, négocier et 

construire du sens entre les cultures. 

Il apparaît donc nécessaire de repenser en profondeur les finalités de l’enseignement de la 

matière Culture et Civilisation de la langue dans le cadre du FLE, en intégrant des démarches 

réflexives et participatives de décentration, susceptibles de transformer l’étudiant en acteur 

culturel plutôt qu’en simple récepteur de savoirs. 

Dans cette perspective, plusieurs pistes de recherche s’imposent. Il conviendrait tout 

d’abord d’étendre l’analyse à d’autres niveaux de formation, tels que le cycle Master ou la 

formation continue des enseignants, afin de vérifier si une évolution vers des approches plus 

interculturelles se manifeste à des niveaux plus avancés du cursus. Cette extension permettrait 

également de mieux saisir la place qu’occupent la culture et la réflexion interculturelle dans la 

formation globale des futurs professionnels du FLE. 

En complément, une enquête de terrain combinant des observations de classes et entretiens 

avec les enseignants et les étudiants pourrait enrichir l’analyse. Un tel travail permettrait de 

mettre en lumière les écarts potentiels entre les intentions pédagogiques affichées dans les 

syllabus (le prescrit) et les pratiques effectives mises en œuvre en classe (le réel), tout en 

donnant la parole aux acteurs de terrain sur leur perception de l’interculturel et ses enjeux 

dans leur contexte d’enseignement. 
Références:  

1- Blanchet, P. (2014). La dimension interculturelle dans la formation aux langues: et si ça changeait?,  

Conférence vidéo. L’Aire d’U. https://www.lairedu.fr/media/video/conference/dimension-

interculturelle-formation-aux-langues-ca-changeait/  

2- Meziani, A. (2021). Paradigmes évaluatifs de la compétence interculturelle dans la recherche: 

Enjeux conceptuels et méthodologiques, Revue algérienne des lettres, Volume 5, Numéro 2,              

pp. 471–484. 

3- Meziani, A. (2009). Pour une valorisation de la compétence interculturelle en classe de FLE. 

Synergies Algérie, (4), 265–273 

4- Mouats, A. (2020). Les enjeux d’une éducation à l’interculturel: Vers un enseignement-

apprentissage à l’ère de la mondialisation,  DIDASKEIN – Revue internationale des Sciences du 

Langage, de Didactique et de Littérature, 1(2), 81–91. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

123 

 

5- Hamidou, N. (2014). La dimension interculturelle dans l’enseignement/apprentissage du français 

en Algérie entre représentations et connaissances culturelles. Multilinguales, (3).  

6- Cuq, J.-P., & Gruca, I. (2017). Dictionnaire de didactique du français langue étrangère et seconde. 

Paris: CLE International 

7- Djedid, I. (2017). La dimension interculturelle dans l’enseignement/apprentissage du FLE à 

l’université algérienne: rapport à l’altérité à travers la langue étrangère. Thèse de Doctorat, 

Université Badji Mokhtar- Annaba. Algérie 

8- Blanchet, P. (2014). La dimension interculturelle dans la formation aux langues: et si ça changeait?  

Conférence vidéo. L’Aire d’U. https://www.lairedu.fr/media/video/conference/dimension-

interculturelle-formation-aux-langues-ca-changeait/ 

9- Nikou, T & Pantazi, V. (2011).  La formation interculturelle des enseignants de langues étrangères: 

enjeux et perspectives. Research Papers in Language Teaching and Learning,1 (2), pp.54-61. 

10- Porcher, L. (1995). Culture et apprentissage des langues. Paris: Didier. 

11- Djemâa, A. (2012). L’enseignement de la culture dans le FLE en Algérie: Entre transmission et 

innovation pédagogique. Revue des Sciences de l’Éducation et de la Formation, 3(1), 45-60. 

12- Abdallah-Pretceille, M. (1996). Compétence culturelle, compétence interculturelle. Le Français 

dans le monde. Culture, 1, 29-38. 

13- Kerbrat-Orecchioni, C. (1990). Les interactions verbales. Paris: Armand Colin. 

14- Abdallah-Pretceille, M. (2003). Former et éduquer en contexte hétérogène. Paris: Anthropos. 

15- Porcher, L. (1995). Culture et apprentissage des langues. Paris: Didier. 

16- Porcher, L. (1995). Culture et apprentissage des langues. Paris: Didier. 

17- Porcher, L. (2004). L’enseignement des langues étrangères. Paris: Hachette. 

18- Pothier, M. (2003). Multimédias, dispositifs d’apprentissage et acquisition des langues. Paris: 

Ophrys. 

19- Byram, M., & Zarate, G. (1998). Définitions, objectifs et évaluation de la compétence 

socioculturelle. Le Français dans le monde, Numéro spécial: Apprentissage et usage des langues dans 

le cadre européen, 70-95. 

20- Bensalem, R. (2018). L’enseignement de la culture française dans le FLE en Algérie: Entre 

tradition et modernité. Revue Algérienne de Didactique des Langues, 5(2), 23-37. 

21- Bennis, M., & Saâd, S. (2020). Développement de compétences interculturelles en FLE: Vers une 

pédagogie réflexive. Cahiers de Linguistique et Didactique des Langues, 12(1), 45-63. 

22- Ministère de l’Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique (MESRS). (2015). 

Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: MESRS. 

23- Porcher, L. (1995). Le français langue étrangère. Paris: Hachette Éducation. 

24- Abdallah-Pretceille, M. (2003). Former et éduquer en contexte hétérogène; références 

pédagogiques. Paris: Anthropos / PUF. 

25- Roegiers, X. (2004). L’école et l’évaluation: des situations pour évaluer les compétences des 

élèves. Bruxelles: De Boeck. 

26- Mucchielli, R. (1988). L’analyse de contenu, des documents et des communications (6e éd.). 

Paris: E.S.F. 

27- Remy, J. (1990). Les méthodes d’analyse et les objectifs de recherche. In D. Ruquoy & J. Remy 

(éds.), Méthodes d’analyse de contenu et sociologie. Bruxelles: Presses universitaires Saint-Louis 

Bruxelles 

28- Warnier, J.-P. (1999). La mondialisation de la culture. Paris: La Découverte. 

29- MESRS. (2015). Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: MESRS. 

30- Remy, J. (1990). Les méthodes d’analyse et les objectifs de recherche. In D. Ruquoy & J. Remy 

(éds.), Méthodes d’analyse de contenu et sociologie. Bruxelles: Presses universitaires Saint-Louis 

Bruxelles.  

31- Roegiers, X. (2007, 3e édition). Analyser une action d'éducation ou de formation. Bruxelles-

Paris: De Boeck Université 

32- Warnier, J.-P. (1999). La mondialisation de la culture. Paris: La Découverte. 

33- Dominguez, D. & Huneault, C. (2016). Accompagner le développement d’un cursus universitaire. 

Guide pratique. Université de Genève: Pôle de soutien à l’enseignement et l’apprentissage & 

Université de Lausanne: Centre de soutien à l’enseignement. 

34- Conseil de l’Europe. (2018). Cadre européen commun de référence pour les langues: 

Apprentissage, enseignement, évaluation. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

124 

 

35- Dervin, F. (2016). Interculturalité en éducation et en formation: Expériences, discours, 

perspectives. Paris: L’Harmattan. 

36- MESRS. (2015). Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: MESRS. 

37- Dervin, F. (2016). Interculturalité en éducation et en formation: Expériences, discours, 

perspectives. Paris: L’Harmattan. 

38- Molinié, M. (2018). L’expérience interculturelle en didactique des langues: Vers une approche 

réflexive et expérientielle de l’apprentissage. Paris: Didier. 

39- Roegiers, X. (1997). Analyser une action d'éducation ou de formation: analyser les programmes, 

les plans et les projets d'éducation ou de formation pour mieux les élaborer, les réaliser et les évaluer. 

Bruxelles: De Boeck Université. 

40- Conseil de l’Europe. (2018). Cadre européen commun de référence pour les langues: 

Apprentissage, enseignement, évaluation. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 

41- Abdallah-Pretceille, M. (2003). Former et éduquer en contexte hétérogène: Pour un humanisme 

du divers. Paris: Anthropos. 

42- Blanchet, Ph. (2014). Compétences interculturelles et didactique des langues. Lyon: ENS 

Editions. 

43- Abdallah-Pretceille, M. (2003). Former et éduquer en contexte hétérogène: Pour un humanisme 

du divers. Paris: Anthropos. 

44- Roegiers, X. (2007, 3e édition). Analyser une action d'éducation ou de formation. Bruxelles-

Paris: De Boeck Université.  

45- Mucchielli, R. (1988). L’analyse de contenu, des documents et des communications (6e éd.). 

Paris: E.S.F. 

46- Dervin, F. (2020). Approches interculturelles et compétences interculturelles en éducation et 

formation. Paris: L’Harmattan. 

47- Abdallah-Pretceille, M. (2018). Former à l’interculturel: Compétences et pratiques. Paris: ESF 

Sciences Humaines. 

48- Blanchet, Ph. (2014). Compétences interculturelles et didactique des langues. Lyon: ENS 

Editions. 

49- Mérieux, P. (2002). Évaluer pour apprendre: Principes et pratiques. Paris: ESF éditeur. 

50- MESRS. (2015). Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: MESRS. 

51- Dervin, F. (2020). Approches interculturelles et compétences interculturelles en éducation et 

formation. Paris: L’Harmattan. 

52- Dervin, F. (2020). Approches interculturelles et compétences interculturelles en éducation et 

formation. Paris: L’Harmattan. 

53- Beacco, J.-C., Byram, M., Cavalli, M., Coste, D., & Zarate, G. (2016). Guide pour 

l’enseignement des langues et la compétence interculturelle. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 

54- Oger, C. (2005). L’analyse du discours institutionnel entre formations discursives et 

problématiques socio-anthropologiques. Langage et société, (114), 83-100. 

55- Roegiers, X. (2007, 3e édition). Analyser une action d'éducation ou de formation. Bruxelles-

Paris: De Boeck Université.  

56- Mucchielli, R. (1988). L’analyse de contenu, des documents et des communications (6e éd.). 

Paris: E.S.F. 

57- Abdallah-Pretceille, M. (2018). Former à l’interculturel: Compétences et pratiques. Paris: ESF 

Sciences Humaines. 

58- Conseil de l’Europe. (2018). Cadre européen commun de référence pour les langues: 

apprentissage, enseignement, évaluation. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 

59- Abdallah-Pretceille, M. (2018). Former à l’interculturel: Compétences et pratiques. Paris: ESF 

Sciences Humaines. 

60- Mérieux, P. (2002). Évaluer pour apprendre: Principes et pratiques. Paris: ESF éditeur. 

61- Mucchielli, R. (1988). L’analyse de contenu, des documents et des communications (6e éd.). 

Paris: E.S.F. 

62- Oger, C. (2005). L’analyse du discours institutionnel entre formations discursives et 

problématiques socio-anthropologiques. Langage et société, (114), 83-100. 

63- Abdallah-Pretceille, M. (2003). L’éducation interculturelle. Paris: ESF Sciences Humaines. 

64- MESRS. (2015). Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: Ministère de 

l’Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

125 

 

65- Roegiers, X. (2007, 3e édition). Analyser une action d'éducation ou de formation. Bruxelles-

Paris: De Boeck Université.  

66- Abdallah-Pretceille, M. (2003). L’éducation interculturelle. Paris: ESF Sciences Humaines. 

67- Blanchet, Ph. (2007). La didactique interculturelle. Lyon: ENS Editions. 

68- Dominguez, D. & Huneault, C. (2016). Accompagner le développement d’un cursus universitaire. 

Guide pratique. Université de Genève: Pôle de soutien à l’enseignement et l’apprentissage & 

Université de Lausanne: Centre de soutien à l’enseignement. 

69- Roegiers, X. (2007). Évaluer autrement: de la maîtrise des connaissances à celle des 

compétences. Bruxelles: De Boeck. 

70- Blanchet, Ph. (2014). Compétences interculturelles et didactique des langues. Lyon: ENS 

Editions. 

71- Meziani, A. (2009). Pour une valorisation de la compétence interculturelle en classe de FLE. 

Synergies Algérie, (4), 265–273. 

Bibliographie: 

1- Abdallah-Pretceille, M. (1996a). Compétence culturelle, compétence interculturelle: pour une 

anthropologie de la communication. Le Français dans le Monde. Recherches et Applications, numéro 

spécial de janvier 1996, 28–38. 

2- Abdallah-Pretceille, M. (2003). Former et éduquer en contexte hétérogène: références 

pédagogiques. Paris: Anthropos / PUF. 

3- Abdallah-Pretceille, M. (2018). Former à l’interculturel: Compétences et pratiques. Paris: ESF 

Sciences Humaines. 

4- Beacco, J.-C., Byram, M., Cavalli, M., Coste, D., & Zarate, G. (2016). Guide pour l’enseignement 

des langues et la compétence interculturelle. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 

5- Bensalem, D. (2018). L'enseignement du FLE en Algérie: entre les aspirations du système éducatif 

et la réalité du terrain. Revue des Sciences de l’Éducation et de la Formation, 3(1), 45–60. Repéré le 

15 avril 2025 sur https://asjp.cerist.dz/en/article/56013 

6- Blanchet, P. (2014). Compétences interculturelles et didactique des langues. Lyon: ENS Éditions. 

7- Blanchet, P. (2014). La dimension interculturelle dans la formation aux langues: et si ça 

changeait? [Vidéo de conférence]. L’AiRe du Langage. Repéré le 17 avril 2025 sur 

https://www.lairedu.fr/media/video/conference/dimension-interculturelle-formation-aux-langues-ca-

changeait/ 

8- Blanchet, Ph. (2007). La didactique interculturelle. Lyon: ENS Editions. 
9- Byram, M., & Zarate, G. (1998). Définitions, objectifs et évaluation de la compétence 

socioculturelle. Le Français dans le Monde, numéro spécial, 70–97. Repéré le 1 mai 2025 sur 

https://liseo.france-education-international.fr/index.php?lvl=notice_display&id=11644 

10- Conseil de l’Europe. (2018). Cadre européen commun de référence pour les langues: 

Apprentissage, enseignement, évaluation. Strasbourg: Conseil de l’Europe. 

11- Cuq, J.-P., & Gruca, I. (2017). Dictionnaire de didactique du français langue étrangère et 

seconde. Paris: CLE International. 

12- Dervin, F. (2016). Interculturalité en éducation et en formation: Expériences, discours, 

perspectives. Paris: L’Harmattan. 

13- Dervin, F. (2020). Approches interculturelles et compétences interculturelles en éducation et 

formation. Paris: L’Harmattan. 

14- Djedid, I. (2017). La dimension interculturelle dans l’enseignement/apprentissage du FLE à 

l’université algérienne: rapport à l’altérité à travers la langue étrangère (Thèse de doctorat). 

Université Badji Mokhtar–Annaba, Algérie. 

15- Dominguez, D., & Huneault, C. (2016). Accompagner le développement d’un cursus 

universitaire. Guide pratique. Université de Genève & Université de Lausanne. 

16- Hamidou, N. (2014). La dimension interculturelle dans l’enseignement/apprentissage du français 

en Algérie: entre représentations et connaissances culturelles. Multilinguales, (3). 

17- Meziani, A. (2009). Pour une valorisation de la compétence interculturelle en classe de FLE. 

Synergies Algérie, 4, 265–273. 

18- Meziani, A. (2021). Paradigmes évaluatifs de la compétence interculturelle dans la recherche: 

enjeux conceptuels et méthodologiques. Revue algérienne des lettres, 5(2), 471–484. 

19- Mérieux, P. (2002). Évaluer pour apprendre: Principes et pratiques. Paris: ESF Éditeur. 

20- MESRS – Ministère de l’Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique. (2015). 

Référentiel national de formation en langues étrangères. Alger: MESRS. 



Revue El-Tawassol                                                                             Vol. 31 – N°04 – Décembre 2025 

126 

 

21- Molinié, M. (2018). L’expérience interculturelle en didactique des langues: Vers une approche 

réflexive et expérientielle de l’apprentissage. Paris: Didier. 

22- Mouats, A. (2020). Les enjeux d’une éducation à l’interculturel: vers un enseignement-

apprentissage à l’ère de la mondialisation. DIDASKEIN – Revue internationale des Sciences du 

Langage, de Didactique et de Littérature, 1(2), 81–91. 

23- Mucchielli, R. (1988). L’analyse de contenu, des documents et des communications (6e éd.). 

Paris: ESF. 

24- Nikou, T., & Pantazi, V. (2011). La formation interculturelle des enseignants de langues 

étrangères: enjeux et perspectives. Research Papers in Language Teaching and Learning, 1(2), 54–61. 

Repéré le 27 avril 2025 sur https://dante.univ-

tlse2.fr/access/files/original/e5b77ad06dd1b449988ee8b6cd5a8feeb8603026.pdf 

25- Pothier, M. (2003). Multimédias, dispositifs d’apprentissage et acquisition des langues. Paris: 

Ophrys. 

26- Porcher, L. (1995). Culture, culture et apprentissage des langues. Paris: Didier. 

27- Porcher, L. (1995a). Le français langue étrangère: émergence et enseignement d'une discipline. 

Paris: Hachette. 

28- Porcher, L. (2004). L’enseignement des langues étrangères. Paris: Hachette. 

29- Remy, J. (1990). Les méthodes d’analyse et les objectifs de recherche. Dans D. Ruquoy & J. 

Remy (Éds.), Méthodes d’analyse de contenu et sociologie. Bruxelles: Presses universitaires Saint-

Louis. 

30- Roegiers, X. (2004). L’école et l’évaluation: des situations pour évaluer les compétences des 

élèves. Bruxelles: De Boeck. 

31- Roegiers, X. (2007). Analyser une action d'éducation ou de formation (3e éd.). Bruxelles-Paris: 

De Boeck Université. 

32- Warnier, J.-P. (1999). La mondialisation de la culture. Paris: La Découverte. 
 
 

 
 

 


